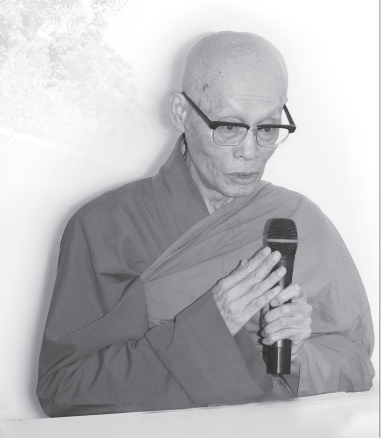
# 不取著相,善用其心

僧醫會董事長 果清律師

時間:99年6月27日 曾醫會第五屆第一次董事會 地點:埔里圓通寺

副董事長,執行長,諸位常務董事,諸 位董事,諸位同仁,大家午安!

果清在這首先來宣說毘舍浮佛的一 首傳法偈供養諸位。這個傳法偈怎麼說 呢?就是「假借四大以爲身,心本無生因 境有;前境若無心亦無,罪福如幻起亦



滅。\_

我們就加以解釋。

## 假借四大以為身

我們衆生的身體都是假借地水火風四大而成爲這個身體的。就好比我們的身體裡邊有地大,像我們的骨頭毛髮指甲這些堅硬的東西都是屬於地大。我們身體裡邊有水分,這個就是水大。我們身體裡邊有溫度,這個就是火大。還有我們身體會動作,有呼吸,這個就是風大。假若離開四大,也就沒有所謂的這個身體了。所以衆生的身體是四大假合而成的。身體除了四大之外,也有心的因素,所以第二句就講到心。

#### 心本無生因境有

我們衆生的心本來是無生,無生也就不生不滅,不生不滅也就是如如不動。 但是,接觸到境界,他心就開始動了。 我們真如本性本來是如如不動的,因為 遇到境界他開始動了,就是第八識,再 動第七識,三動就是前六識,所以就變 成識心的分別。有識心的分別就起迷惑 頗倒,有迷惑顚倒,有煩惱就造作有漏 的善惡諸業;造作了有漏的善惡諸業, 他就受三界六道輪轉生死的果報。所以 衆生就是起惑、造業、受苦,惑業苦就 輪轉不息。那我們怎麼來修行恢復我們 的真如本性呢?所以第三句他就說了:

## 前境若無心亦無

前境若無可以就著兩方面來說。第一 就著事相上,第二就著理觀上來說。先 就著事相上來說,也就是真的前面所對 的境界,他沒有現前,那麼我們的心也 就不會動了,就不再生起識心的虛妄分 別,就能契合無生的真如理體。這就是 前境若無心亦無的解釋。

另外,就著理觀來解釋前境若無。 怎麼前境若無呢?不妨前面所對的境界 仍然存在,但是我們用般若的智慧去觀 照他,就用這一切的境界就是我們的心 識所變現的,所以是唯識無境的,沒有 這些境界。這些境界本來是沒有的,唯 獨是識。第二種解釋,用理觀來說明, 凡是我們看到前面種種境界,是唯情妄 見,唯獨是我們的情識虛妄所見的。本 來的境界都是一如的,如就是空,就是 空性。所以能證到諸法如義就是成佛 了。如來者諸法如義。所以沒有一切的 境相。有這些境相就是我們情識虛妄所 見。所以古德也這麼說:但自無心於萬 物,何妨萬物常圍繞?就是這個道理。 所以我們平素, 六根對著六塵, 往往就 生起六識。六識就是虛妄分別,分別人 我是非種種。既然分別人我是非種種, 就會跟人家互相的鬪爭,就不得安寧 了,整個世界就動盪不安。我們有般若 智慧的觀照:前境若無我們心亦無了。 你用理觀來觀照,知道一切境界都是如 幻如化,都是虚妄,那就能夠契證真心 的本體,所以心亦無。心亦無就是恢復 真心的本體。

最後一句:

## 罪福如幻起亦滅

我們生一念的善心,就是種福,生 起一念的惡心,就是造罪。而我們的心 都是生生滅滅。忽然想到善,忽然又想 到惡。很快起起滅滅。所以罪福也就變 成如幻了。忽然福,忽然就是罪。起善 心就是造福, 起惡心就是造罪。而這個 很快,如幻如化,好像雲彩變化多端一 樣的意思。我們衆生的心境亦復如是。 所以罪福如幻,起就是生起,他就馬上 又滅了。生就是滅了。所以我們要怎麼 修呢?《金剛經》開示我們,我們要了 知:一切有爲法,都是如夢幻泡影,如 露亦如電,應作如是觀。這樣我們就不 會取相,不取著我相、人相、衆生相、 壽者相;不取著法相、非法相;不取著 我們修六度萬行的相; 乃至將來成佛也 不取著成佛的相。所以能夠不取於相, 就能夠契證如如不動的性體。所以這一 首偈就開示我們衆生的身心就是四大五 蘊假合的,我們不要虛妄分別,要善用 其心,念頭不隨便動。一起心動念我 們就要使令清淨純善,不要有煩惱的雜 染,那就非常殊勝。

我們的僧伽醫護基金會,就是護持海內外出家師父們身心的安康。所以我們心要安住在純粹清淨,如法地去運作,那我們所造作的就是純粹清淨之功德,造清淨之福。在開會之前就先說這首偈來供養諸位。諸位平常都爲基金會非常的發心護持,大家功不唐捐,功德無量。阿彌陀佛!

(陶蕃震記錄)



Buddhist Sangha Healthy Care Foundation

清公開示. indd 4-5