

福嚴佛學院院長 / 淨照法師

十一月二十八日,僧醫會土城分會恭請福嚴佛學院院長淨 照法師正授八關齋戒,開尊法師擔任引禮師,元融法師、覺 明法師為悅眾。當拜願調響起,戒子們跟隨師父禮拜南無阿 彌陀佛,清淨身口意,繼以恭敬至誠心迎請和尚正授八關齋 戒。

全天的共修,還包括讀誦阿彌陀佛四十八願、拜佛、繞 佛、靜坐、誦阿彌陀經,以及和尚的佛法開示。現場法音宣 流,大眾法喜充滿,清淨莊嚴。筆者因緣殊勝,親身參與, 然恐有許多人或因工作,或因家庭,雖心嚮往之,卻無緣參 與法會,為彌補此缺憾,遂不揣淺陋,聊盡已力,記錄整理 法師的開示,幸蒙法師親自審定增刪,特此感恩。



# 【八關齋戒淺釋】

八關齋戒又稱八支齋戒、八所應離,簡稱八戒。又因爲一日一夜遠離家居,親近三寶而住,所以又稱「近住律儀」。「八」是數量詞,指戒法有八條;「關」是關閉的意思;「齋」是身心清淨的意思;「戒」是道德規範或約束身心的生活規範,有防非止惡之作用。能奉持八戒,就可防止身口意三業之惡行,便可關閉惡道之門,使身心清淨。有說:八戒中前七支爲戒,後一支不非時食爲齋,合之稱爲八關齋戒。其實前七戒也有使身心清淨的意思。

今天大家發心受持八關齋戒,非常殊 勝難得。八關齋戒,是佛陀為在家衆制 的出家法。受八關齋戒可以使在家學佛 者熏習長養出世善根,感受到出家戒法 的清淨,第八識田中就種下了出世間聖 法的種子。

大家先拜佛以清淨身心,而後發願、 懺悔,再皈依佛法僧三寶,得到八戒戒 體。八關齋戒的戒體是經由三皈依,對 三寶的信願而得,授戒法師只是教導和 證明大家皈依受戒。

各位善士現在既已得戒體,我先約略解釋八戒的內涵。八戒的前五條戒,除了不婬戒之外,其他四條戒與五戒相同;八戒的後三條,則是出家沙彌戒的內容。「八關齋戒」的內容就是:

## (1) 不殺生

不故意殺害有生命的衆生,一般與我 們比較有關係的是人類與所有動物等。

# (2) 不偷盜



淨照法師開示佛法,詼諧睿智。



其他衆生的財物東西,未經同意,不 得故意取用。

#### (3) 不婬

禁止男女的性愛行為,即使是正式夫婦也禁止。因此夫妻最好當晚不要睡同一床榻。這一條戒非常重要,因為姪欲是於三界生死輪迴的重要因素,要出離三界,解脫生死,一定要斷除貪姪,守「不姪戒」是成就出世間聖法的方便。

### (4) 不妄語

不說虛妄不實的言語。若是有見 (聞、嗅、嚐、覺、知)說沒有見(聞、 嗅、嚐、覺、知),沒有見(聞、嗅、 嚐、覺、知)說有見(聞、嗅、嚐、 覺、知)。凡是這類心和口不相應的 話,想要欺瞞哄騙別人的語言,都叫做 妄語,應當禁止。 廣泛說包括不兩舌、不惡口、不綺語。兩舌就是挑起雙方的是非,讓兩人彼此起間隙,進而鬥爭起來。惡口就是言語非常粗惡,或說別人的隱惡,像利劍般能傷人。綺語的意思,就是說沒有益處浮華的語言,或引誘別人生起邪念的語言。

### (5) 不飲酒

因為酒能使人的心迷亂,障礙智慧。 喝酒會令人顚倒狂亂,妄作非為。所以 佛陀禁止弟子喝酒,任何有酒精會醉人 的飲料都禁止喝。另外,毒品、檳榔和 香菸等,對身心健康有害的東西,都應 禁止。

# (6) 不著香華鬘、不香油塗身、不歌舞 倡伎、不故往觀聽

禁止用香花作成花冠、花圈、花串,或用金銀寶物作成各種裝飾品,戴在頭上,或掛在胸前,或披在肩上。也不灑香水,不塗香油及不擦胭脂等。各位心地善良,面貌莊嚴,根本不需要化妝。又自己不從事唱歌、跳舞等娛樂,也不故意去觀聽別人唱歌、跳舞等娛樂。晚上回家,不可以看綜藝節目。如果別人在唱歌、跳舞,你只是經過,無意看到或聽到,是沒有犯戒。

### (7) 不坐臥高廣大床

不在豪華寬廣高大的椅子、床舖上坐 或睡。

## (8) 不非時食

又稱「過午不食」。受了八戒,從 清晨明相出現至日正中,爲吃食物之時 候。從太陽過中線,到明日明相出來之 前,就不是吃食物之時候,所以禁止吃 食物,包括米飯、麵條、麵包、餅乾、蔬菜、水果、豆漿、牛奶等,如果於非時而吃這些食物,名爲破齋,咽咽結罪,每咽下一口,就犯了一次戒。譬如吃一顆蘋果,每咽下一口,就犯了一次戒,而不是吃完整顆蘋果,才犯一次戒,而不是吃完整顆蘋果,才犯一次戒。但可以喝茶水、糖水、濾清的果汁等。如果有病,可以開緣吃藥,如中西藥丸、藥粉等,但需要向別人說明,譬如對別人說:「我因爲有胃病,需要吃這些胃藥。」

明相的意思,是清晨時,伸手能清楚 看見掌紋為準。不可以因為肚子餓,半 夜起來開燈,一看見掌紋,就開始吃消 夜。

又受持八戒,最好告訴家人,否則 可能會發生紛爭,假如先生沒有告訴太 太,就來受八戒,晚上回家,太太已經 準備了豐富的晚餐等著,先生卻不吃, 豈不是會讓太太不高興。

略要解釋八戒的內容後,解說受八 戒的條件、受八戒的時限、受八戒的功 德、捨戒的方法等。

人身難得,人身是修學正法的法器,唯有人類才可以受五戒、八戒或具足戒而得戒體。由此可見,我們現世生爲人又能受八戒,是非常有善根、有福報,應善加把握修學聖戒的法緣,精進修牟學,期能增上成就定慧功德。

關於受持八關齋戒的時限,各經論的 說法不一樣。如《薩婆多毘尼毘婆沙》 說八戒唯有一日一夜受,不得數日連 受,也不得單受白天而不受夜間,或單 受夜間而不受白天。到第二天明相出現 時,戒體自然消失。但在《成實論》中 則說可以只受半日或連續受持一個月。 不過,依照八戒的受戒文字來說,乃以 「一日一夜」為準為主,如果環境許 可,最好是一日一夜受持。如果環境不 許可,住處附近又沒有受戒之法師,為 避免每日往返之辛勞,也不妨發心連續 受持七日、一月、一年等。

受持八關齋戒,雖僅一日一夜,但 受持清淨,其功德不可限量。例舉二部 佛經來證明,使我們深信受持聖戒的功 德,而堅定斷惡修善的志願。

- (1)《佛說齋經》中說:「奉持八 戒,習五思念(即六念),爲佛法齋, 與天參德,滅惡興善,後生天上,終得 泥洹。」奉持八戒的功德果報,是後 世生於天上,且終必證得泥洹(即涅 槃),而得了生脫死。
- (2)《優婆塞戒經》卷五中說:「受八戒者,除五逆罪,餘一切罪,悉皆消滅。」又說:「若能如是清淨受持八戒齋者,是人則得無量果報,至無上樂。」又說:「善男子!是八戒齋,即是莊嚴無上菩提之瓔珞也。」奉持八戒的功德,可以滅一切罪(除五逆罪:殺父、害母、殺阿羅漢、破和合僧團、出佛身血),可得世間、出世間福樂,是無上菩提佛果的資糧,乃至證得無上菩提佛果。所以《華嚴經》說:「戒爲無上菩提本,長養一切諸善根。」戒有如此殊勝的功德,我們應當決心持淨戒。

如果在這一日一夜當中,發生特別 的事故,使得無法受持八戒時,將如何 處理?如果遇到逆緣,或因煩惱熾盛難



許瑞助會長等代表大衆供養法師。



伏,或因飢餓難忍,難以持戒時,佛制可以捨掉八戒。捨掉八戒之後,就不犯「不飲酒、不非時食等」遮戒:即使犯了性罪,懺悔之後,仍可再受八戒。捨戒的方法,向一個懂事懂語的人一說:「我要捨八關齋戒。」戒就捨掉了。五戒、十戒例同。當然,非不得已,不要輕言捨戒。受戒有受戒的殊勝功德;捨戒後,功德就沒有了,豈不可惜!

# 【不找死、不等死、不怕死】

釋迦牟尼佛到娑婆世界度衆生,就 是要讓我們解脫生死,圓成佛道。各位 今天來受持八關齋戒,就是爲了解脫生 死,圓成佛道。我們有出生,必定有死 亡,既然死亡是無法避免的,我們就應 勇敢面對死亡,泰然接受死亡。千萬不 可自找死路,不可 消極等待死神,不 可懼怕死魔。智者 應該學習做到「不 找死、不等死、不 怕死」。

社會的自殺案 例甚多,已進入 十大死因之列。 自殺的原因很多,



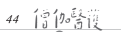


逐漸沮喪,體力逐漸衰竭,心靈更加寂寞空虛,生活更加辛酸困苦,無奈地等待死神扣門。佛弟子明白人活著就是福報,人有無限的潛能,無論身處順境或逆境,都應堅定信願,努力充實德能,則心靈充滿法喜,生活幸福吉祥。

怕死,是一般人普遍的心理,也被 視爲理所當然。爲什麼會怕死呢?須知 我們一般怕的是我們曾經歷過的負面經 驗,例如失去錢財、地位、健康、親友 等,遭受傷害、欺凌、斥責、病苦等。 對這些錯雜的負面經驗,我們會用代表 失落了一切的「死亡」來象徵。爲什麼 負面經驗會產生害怕呢?因爲人遭遇逆 境時,錯誤地選擇了逃避、遺忘、遮 掩、辯護等反應,而不是真實觀照逆境 的本質,思慮逆境形成的原因,實踐扭 轉逆境的方法。負面經驗沒有以智慧用 方法消融,就留在心底,造成心理上揮 之不去的陰影。負面經驗繼續累積,烙 印在心裡的陰影更深刻且不斷擴張,當 然產生害怕情緒。一般人因爲怕這些負 面經驗重現,所以懼怕死亡。佛弟子了 解逆境只是衆緣聚合的短暫現象,以智

有人因失戀或感情困擾而自殺,有人爲 失業貧苦而自殺,有人因身體殘疾而自 殺等,歸納來說,就是無法忍受憂惱痛 苦的逼迫而自殺,錯誤認爲自殺可以一 死百了,解決一切憂惱痛苦。我們學習 佛法,具有三世因果律的正見,知道自 殺是惡業,不僅無法解決現世的苦惱, 而且後世墮落三惡道,會遭受更劇烈的 苦惱。又明了「自作惡業,自受苦報」 的道理,應當安心忍受現世的苦報,積 極作善業,自然苦盡甘來。何必怨天尤 人而自殺?何必自暴自棄而自殺?又在 生命的流轉歷程中,人身難得,人類有 特勝的「理智、情感、意志」,應該用 正確的方法修鍊成「大智慧、大慈悲、 大願力」,佛弟子怎可辜負父母養育之 恩,辜負佛陀慈祐之恩,辜負自己宿世 善業而自尋短見呢?

有些人因失業或年老退休,生活沒有目標,有時整天無所事事,坐在家裡發呆或目瞪口呆看著電視或東摸摸西摸摸打發時間;有時覺得無聊,出外四處閒逛或找朋友聊天、下棋、打麻將等,累了睏了就回家睡覺。日復一日,心志







慧慈悲處理逆境中人事物,就不會產生 憂愁苦惱情緒,深層心理不會留下害怕 死亡的陰影。又未解脫生死前,人死亡 之後,下一刹那就延續另一期的生命, 死亡之前還活著,死亡之後就出生,死 亡只是經歷一刹那,其實不用擔憂害 怕;值得擔憂害怕的,是活著時,爲非 作歹,惡貫滿盈,死後墮落到三惡道, 遭受劇烈長久的痛苦。

修學極樂淨土法門的念佛人,應知自 殺是惡業,自殺時,苦不可喻,會失去 正念,無法與佛相應,而蒙佛接引到極 樂世界,所以絕不找死。若厭世心切, 願早點往生極樂世界,可以竭誠盡敬, 專志念佛,求佛垂慈,早來接引。如果 此世的業報未盡,當精進修學淨業,則 能上品往生,所以絕不等死。往生西方 淨土的信願堅固不動,命終必定於極樂 世界蓮華化生,見佛聞法,悟無生忍, 弘法利生,所以絕不怕死。

## 【具足三資糧,決定生極樂】

假如有大企業家願意出錢招待我們去 歐洲旅遊,我們一定非常歡喜非常願意 參加。極樂世界環境幽雅,清淨莊嚴, 寶樹成行,金沙布地;生活所需品,取之不盡,用之不竭。「無有衆苦,但受諸樂」,我們爲什麼不到極樂世界旅遊呢?

假如有慈善家願意提供全額獎學金給 我們去哈佛大學留學,我們一定非常感 恩非常願意留學。生到極樂世界,可以 親近阿彌陀佛,聽聞佛法:又有無數的 菩薩與聲聞聖者,協助教導;又與諸善 人同學,平等和樂相處。在良師益友的 策勵下,不斷的修學佛道,能迅速圓成 佛果。極樂世界好比一所大學,有智慧 圓滿的師資,有品學兼優的同學,有幽 雅美觀的校園,有最豐富的教材,有最 新穎的設備。我們爲什麼不到極樂世界 留學呢?

我們的心性與阿彌陀佛的心性是一不 是二。我們苦切的眞信切願,眞想生西 方極樂世界,眞想見阿彌陀佛,專念阿 彌陀佛,阿彌陀佛必會接引往生極樂世 界。

念佛一定要用功修持,要勉勵自己, 要把握寶貴光陰修學淨業,惟有念佛才 有眞實利益,世間名利對往生淨土毫無 用處。這一生如同住旅館一樣,旅館內 的設備用品沒有一樣是自己的,離開旅 館,一樣東西都不能帶走。同樣的,我 們的身體、親友、財物等,死亡後,全 部都不能帶走。惟有信願念佛的淨業, 伴隨我們往生極樂淨土。人命無常,一 口氣不來,就是隔世。我們應趕快準備 好往生淨土的信願行三資糧;如果今日即 死,今日即生西方。最後願我們信願念 佛,共同往生極樂淨土。

(妙覺整理編輯)

